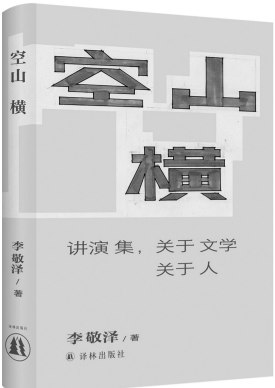
责编:王凡 美编:唐龍

# 在那座空山,声音照亮了王维



《空山横:讲演集,关于文学关于人》

李敬泽 著译林出版社

空山不见人,但闻人语响。返景入深林,复 照青苔上。

我们先从王维的一首诗说起,这首诗题为《鹿柴》。山本来无所谓空不空,山上有草木、飞禽、走兽、泉水和溪流,山怎么会空呢?但山就是空的,因为不见人。真的一个人也没有吗?也不是,至少还是有一个的,就是说出"空山不见人"的那个人。人不见人,山才是空的,世界才是空的。什么是空?就是无,只有一个"我"的世界空空荡荡。

空山里的这个人,纵目一望,放眼看去,他看不见人,他看见了无。但是,接下来,空山不空了,无中生出了有,因为"但闻人语响"。

这个"人语"不是一般意义上人的话语,不是人在说话,是人的声音,是人最本真的声音:张开嘴,对着空山,喊一声"啊——"我在这里,你在吗?你是谁?这个"你"就是自我之外的他者。在山里,在莽莽苍苍的大自然的旷野里,在无边无际的沉默中,你的本能就是用你的声音寻找和确认他者的声音。一个人在寻找另一个人,不管他是谁,只要他是个人,你就觉得山也不空了、世界也不空了。

在这样的时刻,喊出一声"啊"的人,吹口哨 的人,你就是在搭建一个舞台,一座空山或这个 寂静的夜晚成为了你的剧场。我坚信,人类的 舞台和戏剧,它的原初的、根本的动机是声音。 戏首先是听戏,你站在山野里一个临时搭起的 野台子下面,你坐在国家大剧院的后排,或者你 身处希腊一座古老圆形剧场的高处,你很可能 无法看清舞台上的人长什么样,但是这有什么 要紧,舞台上的声音,必定会清晰地抵达你的耳 朵。在一些古老的戏剧形式中,舞台上的人常 常会戴着面具或绘上脸谱,其中一层隐晦的意 思是,你看不见我,"空山不见人";然后,请听我 的声音,让我的声音找到你,在你的耳膜、颅腔、 心房中回荡,你在这声音中听到你自己的声音, 既陌生又熟悉,你被叫醒、被召唤,你意识到你 的有、你的在。你知道,真正的戏剧发生了。

这其实是一个奇迹。一个人与他者、与陌生人、与熟悉的陌生人的相遇,这其实是一个声音事件。"响"是声音,但"大音希声","不响"或无声或沉默也是声音。当人们以声音建立连接时,世界才得以展开,戏剧才真正开始,生活才真正开始。人类形而上的超验体验普遍来自声音,在华夏文明中,天意落为文字,但我坚信,在天意和天意的显现之间、在甲骨之形和甲骨之文之间,一定存有一个失落的声音环节——然后,我们才能理解礼乐之"乐",才能理解某种声音何以从根本上照亮了我们。

在一千二百多年前的那座空山,声音照亮了王维,他听到了人语之"响",但他是王维啊,一个绝顶闷骚的安静男子,他不可能扯开嗓子"啊"回去,他更不可能一个口哨打回去。他只是立在那里,静静地听,听着那声"啊"、那个口哨在空中消失,然后,"返景人深林,复照青苔

上"。他看见夕阳照进了深林,他又看见这光照在青苔上。

让我们想一想那个情境,在汉语中有一个词叫"响亮",这个词真是绝妙的一个好词,"响"是听觉,是看不见的,但"亮"是视觉,是看得见的,是眼前一亮。钱锺书谈"通感",响亮就是耳朵和眼睛相通了,"空山不见人,但闻人语响",人语响时,天地为之一亮,不是那种转瞬即逝的烟花般的亮,不是静态的亮,是微妙的、流动着的亮。王维在这里用的词是"返"、是"复",天光本来已经暗淡下去,但是随着"响"蓦然又亮起来,天光透过繁密的枝叶,探测着林有多深。王维的目光随着天光移动,从树梢到地上的青苔,他看着那被召唤回来的光照在了青苔上,就像暗香潜度,渐渐地洇染开来,青苔绿成了稀薄的阳光下微微动荡的海……

别忘了,王维是摩诘居士啊,这一刻,光的移动不是光动,是心动,不是光照亮了树林、照亮了青苔,而是他的心被那一"响"所照亮。考虑到王维的佛学背景,考虑到佛教在根本上是"如是我闻"的口传的声音宗教,《鹿柴》四句其实就是一条关于声音的偈子,由空到有、由外而内,世界在声音中无穷无尽地展开。

此身在处是空山。本来,今天的主题是"声 音与文章之道",但话从《鹿柴》说起,说着说着 迷路了,找不到"文章之道"了。我的本意,是说 在我们这个独特的古老文明中,声音是一条依 稀隐微的线索,声音不是主流,文章之道是消音 的,是无声的,古人所写的,其实是无声的文 章。而现代性,在中国,它的一个重要面向是对 声音的召唤和声音的觉醒,白话文运动的初衷 就是让文章有声,但是,真的有声了吗?声音的 现代性走过了曲折的路,现在,至少在所谓纯文 学的文章写作中已经是"山重水复疑无路"了。 但是,急什么呢? 打开手机刷抖音吧,"抖音"这 个名字起得真好,这也是通感,是"红杏枝头春 意闹",是"寺多红叶烧人眼",这个名字无意中 透露了终极秘密,这不是视觉的统治,这是声音 的胜利,是声音的抖动、痉挛、《科目三》,是声音 的盛大狂欢,是人需要一万句两万句三万句 ……以至无穷句的说和听,是巨大的"响"覆盖 和搜寻"不响"

千万不要误解我的意思,我每天都在刷抖音,我热爱这个"响"的世界。我的意思是,从根本上说,这个世界正在与王维的《鹿柴》相互映照。就在今天早上,我们大家在朋友圈里都听到了一声响指,似乎遥远的和面前的事物将被震碎,OpenAI发布了首个视频生成模型。什么意思呢?好像是,搞电影的、拍视频的很快要无事可做了,我们可以输入《三体》,然后直接生成影像。但是,小说家们也不必庆幸,他们会是这个即将到来的未来世界的幸存者吗?超级 AI 真的不能生成尽如人意的小说吗?

一我不知道。但我好像已经看见了比"空山"还空的山。万物繁盛,但人还剩下什么呢?你还剩下什么呢?也许,只剩下了你的声音,到目前为止。AI已经能够生成你的声音,这个声音是你吗?如果不是你,"他"又是谁呢?如果是你,你还在吗?远处传来你的声音,你是回应他还是回应你自己?还是最终,他就是你,你站在这里,听着远处的你发出一声"啊"?这"响"是不是最终会取消"不响",把人与他者之间、人与世界之间的那个静默的、充满无限可能性的间隙封死为一块浑然天成的巨石?

"空山不见人,但闻人语响。"王维淡漠、超然地说出了一切,"返景人深林,复照青苔上。"他也许是珍惜伤感地看着自己的心在移动,在那片光影波动的青苔上,他不仅看见了不久后的安史之乱,他还漠然地浏览着今天早上的朋友圈。

仅仅因为这首《鹿柴》,我认定王维是伟大的诗人和觉者。他洞彻过去、现在和未来,他甚至暗自指引着一部英剧的创作。这个春节,除了刷抖音,我还看了《年轻的教宗》,那位希伯来—罗马传统下的教宗,那个来自另一个伟大的声音传统的年轻人,他竟对声音怀有深刻的不信任,但终有一日,他不得不发出声音,他必须演讲。那一天,当众人聚集在一起的时候,人们愕然看见,他的座位是空的,他在远处,在众人视线之外,在干枯的树下,发出他的声音。

——他在空山中演讲,我听见他在阳光下 发出安静的声音,他的声音回应着他很可能从 来不曾听说的一位中国诗人的声音:

空山不见人,但闻人语响。

返景入深林,复照青苔上。

(节选自《听"空山"——一次想象的讲演》)

### 内容简介

"空山不见人, 但闻人语响。返景 入深林,复照青苔 上。"《空山横》起于 声音,它首先是说 出来、讲出来的。 由李敬泽的十六篇 演讲构成,讨论文 学、跑步、雨燕、鹅 掌楸、超级AI、有 机村庄、自然生态 等多元主题。演讲 或讲演,是一种与 世界建立面对面的 连接的方式。当我 们以声音建立连接 时,世界得以展开, 生活真正开始。在 这些精彩酣畅的演 讲中,他引经据典, 充满了真知灼见, 不仅以幽默睿智的 文字坦诚内心,还 传达出他对世界的 观察与未来的省 思。事后他让即兴 的声音化为文字落 在书面。于是,就 有了这本小书。

#### 作者简介

#### 李敬泽

祖籍山西芮 城,生于天津。北 京大学中文系毕 业。曾任《人民文 学》杂志主编。现 为中国作家协会副 主席。著有散文和 评论作品《青鸟故 事集》《咏而归》《上 河记》《空山横:讲 演集,关于文学关 于人》《会议室和山 丘》《跑步集》等。 曾获鲁迅文学奖文 学理论评论奖等诸 多奖项。

## 国学之道(18) 之思想观念

(1)和实生物 "和实生物,同则不继"是中国传统文化一个流传极其广泛的思想观念。"和"的意思是将不同的东西、元素混合起来就可以生出新的和其他的东西。"同"的意思是将相同的东西、元素混合起来则不会继续,不会发展,不会创新,即不会有新的东西产生。"和""同"都是在谈混合、结合、聚合的问题,但它们各自所产生的结果是完全不一样的。"和"是对不同事物的结合,所产生的结果是"短",是"尽",是"新",是"人"。而"同"是对相同事物的结合,所产生的结果是"短",是"尽",是"弃",是"亡"。由此可见,"和"与"同"反映着两种不同思想观念和思维方式。这体现着中国人正面所要肯定的价值观与反面所要否定的价值观。而且这种价值观被广泛地运用到中国传统文化的方方面,并最终形成优秀的"尚和合"的精神品质。

这种"和"的理念在中国出现得早,影响得广,持续得久。早在《国语—郑语》中史伯就提出的这一思想观念和价值观念。他说:"夫和实生物,同则不继。以他平他谓之和,故能丰长而物归之;若以同裨同,乃尽弃矣。故先王以土与金、木、水、火杂,以成百物。是以和五味以调和,则四支以卫体,和六律以聪耳,正七体以役心,平八索以成人,建九纪以立纯德,合十数以训百体。"意思是说,把不同的东西加以协调平衡叫作"和"。"和"能丰富而久长并能使万物归于统一;如果把相同的东西相加和补充,用尽了之后就完了,不会新生,不会继续,不会发展。所以先王把土与金、木、水、火相配合,而生成万物。因此调配五种滋味以适合人的口味,强健四肢来保卫身体,调和六种音律使它动听悦耳,端正七窍来为心服务,协调身体的八个部分使人完整,设置九纪以树立纯正的德行,合成十种等级来训导百官。

无论是自然物的五行结合,饮食的五味结合,音 乐的六律结合,还是人体的四肢、七窍、八索的结合, 抑或是社会的九纪、十数的结合,其前提都是对不同 东西、元素的结合。如此的结合才能够达到和实现 "成百物""调和""卫体""悦耳""役心""成人""立纯 德""训百体"的目标和境界。所有这些都是契合着 "和"字的本义旨归呢! 当然这层意思是通过与"和" 字同义的"龢"字得到反映的。"龢,调也"(《说文》), "龢,谐也,合也"(《广韵》),此之谓也。无论是"和", 还是"龢",其本义所要揭示的都是对不同事物的调 配、调适而最后达到美善之和谐之境呢!

阴阳观告诉我们,万物皆由阴阳所构成,此其一。"一阴一阳之谓道"(《周易》语),"万物负阴而抱阳"(老子语),此之谓也;万物的生成变化皆是因为阴阳二气的对接和运动,此其二。"阴阳接而变化起"(荀子语),此之谓也;万物之所以能够实现其性在于阴阳二气的平衡和谐,此其三。"冲气以为和"(老子语),"万物各得其和以生"(荀子语),此之谓也。"和"的理念及其境界与"阴阳"的理念及其境界是完全一致的。

中国传统文化或说国学,她有形上的追求,但这种追求是不离物的追求。所有"形而上之道"的获得都紧紧与人们的"仰则观象于天""俯则观法于地""近取诸身""远取诸物"(《周易》语)等这些"直观"式思维方式联系着。中国传统文化哪怕是在"形上"领域的追求与西方文化也是完全不一样的。中国人采取的是"直观"式的,而西方人采取的是"超验"式的。说得再通俗些,中国人始终是"即物"而穷理的,而西方人是"离物"而穷理的。更为重要的是,中国人是追求"天人和""道器和"的。然中国传统文化的价值取向和思维方式最终还是要落实于"社会人生""身国同构"的。

也正因为中国传统文化重视人生问题,重视修身问题,且在中国人认为修身是包括着"身"与"心"两方面内容。而实现人的"身体"方方面面的"和",自然成为"和合观"一项非常重要的内容。中医经典《灵枢-本藏》指出:"是故血和则经脉流行,营复阴阳,筋骨劲强,关节清利矣;卫气和则分肉解利,皮肤调柔,腠理致密矣;志意和则精神专直,魂魄不散,悔怒不起,五藏不邪矣;寒温和则六府化谷,风痹不作,经脉通利,肢节得安矣。此人之常平也。"判定"人之常平"即健康无病标准就是"血和""卫气和""志意和""寒温和"。人的健康的标准就是要做到内气的和谐,外气的和谐。

致使包括人在内的天地万物各得其"和"是中国传统文化所要实现的最高理想。"致中和"是也。天地要各得其位,万物要各获其育,而人则是要"和其情"也。也就是说,如何和物、和情、和事是中国传统文化始终所欲归止的境界。



徐小跃(江苏省文史馆馆员, 南京图书馆名誉馆长,南京大学 哲学系教授)

国学玄览堂 (157)